Agusti d’Hipona

1. Introduccio

Un veritable geni, no només per a 1’església sino per a tota la humanitat. Una intel-ligéncia
privilegiada, superdotada. Sintesi del mén antic, és el primer autor del qual per a poder
comprendre el seu pensament imprescindiblement hem d’apropar-nos a la seva biografia. I en
tenim moltes fonts: les Confessions, els primers dialegs que escriu a Cassiciac (De Beata Vita,
Contra Academicos, De Ordine, Solilogquia), les Cartes, els Sermons 355 i 356 i 1a Vita Augustini
escrita per Possidi. El seu pensament va estar en evolucid constant fins al punt que ell mateix, al
final de la vida, rellegeix gairebé tots els seus llibres i escriu una obra —les Retractationes— on
corregeix coses que en el curs de la seva evolucid ha anat superant a base d’adquirir cada vegada
més coneixement. Com veurem, per damunt de tot és pastor, i, llevat d’algunes excepcions, tot
el que escriu ho fa mogut per la seva activitat pastoral, sigui en el contacte directe amb la gent
en la predicaci6 i els comentaris biblics, sigui perqué intervé en les polémiques que
I’acompanyen tota la vida. Es per aixd que haurem de dividir la presentacio a partir d’aquestes

etapes en la vida, I’experiéncia i el pensament d’ Agusti.

2. La seva educacio, infancia, adolescéncia i joventut (354-373)

Neix el 13 de novembre del 354 a Tagaste, una petita ciutat del Nord d’Africa. S’anomena
Aureli Agusti. El seu pare, Patrici, és paga. La mare, Monica, una cristiana fervorosa. Es marcat
amb la creu i la sal com a catecumen, pero no ¢és pas batejat. Més endavant dira que ell ha estat
sempre cristia, que mai no s’ha separat de I’amor de Crist (Conf. I11,4,8). T¢ un germa, Navigi,
1 una germana de la qual mai no ens en diu el nom. No podem pas dir que vingui d’una familia
de classe benestant malgrat no els manqui res. Assisteix a 1’escola a Tagaste, perd ben aviat
esgota les possibilitats d’aprenentatge que alla hi té. Ha d’anar a estudiar gramatica a Madaura.

Agusti no guarda cap bona memoria de 1’experiéncia de 1’escola.

El 370 ha de tornar a Tagaste per problemes econdomics familiars. Per a ell aquell any ¢és
recordat com un any llicencids. L’any segiient mor el seu pare, batejat de darrera hora. Mai no

els va unir una gran afinitat. Aquell mateix any marxa a fer estudis de retorica a Cartago ajudat



econdomicament per Romania, un conciutada i amic. Alla té una concubina, de la qual tampoc no
ens en diu mai el nom, pero de qui ens diu que I’ha estimada i 11 ha estat fidel. Amb ella, el 372,
quan Agusti té 18 anys, tindra un fill, Adeddat. L any 373 llegeix una obra molt important en la
seva trajectoria que el colpeix profundament, I’Hortensi de Cicero (Conf. 1I1,4,7), que
dissortadament no ens ha arribat, llevat dels fragments que ell mateix ens transmet. Amb aquesta
lectura resta enamorat de la saviesa i inicia una recerca sincera i honrada de la veritat, convengut
que la felicitat ha de ser el gaudium veritate i que aquesta veritat ha d’existir. Es promet, doncs,
que en descobrir la veritat ho abandonara tot per seguir-la (Conf. VIIL7). El que qiiestiona
aquesta veritat en la vida de I’home és el problema del mal, i a aquest problema dedicara molt
en la seva vida. Refusa I’Escriptura per motius oratoris perque €s rude, mal escrita; no pot ser per
tant que sigui paraula que vingui de Déu. Li és un veritable obstacle. Mentrestant culmina tots
els estudis de retorica. Es llati de cor, de cultura romana fins al fons. Alla, a Cartago, es deixa

seduir pel maniqueisme i entra a la secta com a “oidor”.

3. La seva adhesié al maniqueisme i el pas a ’escepticisme (373-383/383-386)

Per qué s’ha fet maniqueu Agusti? Al final el maniqueisme, una forma de gnosticisme que
tenia molta volada a 1’Africa, li soluciona aparentment bona part dels problemes vitals que
I’acompanyen, en especial el del mal, oferint-li una solucié no dogmatica, “racional”, amb
pretensions de ser cientifica, explicant que hi ha dos principis, el del bé i el del mal que 1luiten
cosmogonicament a la terra; no s’escapa de ser un panteisme. En el fons treuen la responsabilitat
personal en el mal que hi ha en I’home i en el que ’home fa, perque I’home esta sotmés a aquest

determinisme. En aquest moment de la seva vida Agusti es deixa captivar.

El 374 comenga a ser mestre de gramatica a Tagaste. Després va a Cartago 1 obre escola de
retorica. Té problemes en I’ensenyament. Aquella felicitat que cerca, de moment no la troba pas,
i en la seva recerca, ja I’any 383, queda totalment desil-lusionat amb els maniqueus, perque no
saben pas respondre-li les qiliestions vitals que els planteja i acaben proposant-li també solucions
dogmatiques. Marxa a Roma i alla hi fa de professor de retorica per guanyar-se la vida, sense

deixar de ser el lector apassionat que és. Progressivament es va acostant a posicions esceéptiques.

El 384 obté¢ el carrec d’orador de I’imperi a Mila. Alla se li ajunta Monica. Coneix Ambros

1 queda fascinat per la seva oratoria. Entra en contacte amb els cercles neoplatonics milanesos



que hi havia entorn d’Ambros. I rep una influéncia molt gran de Simplicia. Gracies a aixo llegeix
sant Joan i les cartes de sant Pau. Es acomiadada la mare d’Adeodat i se li prepara un altre

matrimoni més d’acord amb la situacio social que va assolint. T¢é grans perspectives al davant.

El seu pas a I’escepticisme ¢s degut encara a les mateixes coordenades: com que no puc
saber res de segur, cal actuar no pas per la certesa absoluta, sin6 per allo que és més probable.
I queda ben definida ja la seva recerca d’un criteri d’autoritat. De moment ’tinic criteri acceptat

és el de la rad.

4. La seva conversio i I’ideal monastic (386-391)

La conversié puntual d’Agusti ve precedida —no podia ser d’altra manera— d’un procés
intel-lectual 1 espiritual llarg i profund, fruit de la seva recerca honrada de la veritat. Aixi, gracies
als neoplatonics amb els qual ha entrat en contacte, descobreix que pot existir una espiritualitat
pura, sense cap deix de materialitat i que aquesta visid6 del moén pot portar a una vida
veritablement ascética i felic. Descobreix aleshores el paper de mitjancer de Jesis que els
neoplatonics no hi tenen, 1 aixi pot comencar a re-crear una nova visido del mon on hi hagi la
figura de Jesus. Afegim-hi que li va arribar a les mans la Vida de sant Antoni, i que va quedar

fascinat per aquella radicalitat evangglica.

Gracies al contacte que va tenir amb Ambros, s’adona que hi ha una interpretaci6 al-legorica
de I’Escriptura que li pot solucionar els problemes que hi tenia en I’¢poca maniquea. Veu també
que hi ha una retorica que parteix dels textos de 1I’Escriptura i que no esta preocupada per la
forma sind que tot esta posat al servei de la transmissié del missatge evangelic. Per aixo pot
encarar-se amb els textos de sant Joan i amb les cartes de sant Pau. Amb la preséncia de la seva
mare, alla a Mila, topa amb el criteri d’autoritat, el derivat de la fe, que ella representa, amb la

qual cosa es troba personalment davant el conflicte entre la fe i la raé.

E1 386 és I’any de la seva conversio. Culmina en la famosa “escena del jardi” que marca el
punt d’inflexid en la seva vida (Conf. VIII,12,29). El text biblic al qual es fa referéncia és Rm
13,13-14: «Lluny de festins i d’ebrietats, lluny d’alcoves i1 de disbauxes, lluny de querelles i de
gelosies, ans revestiu-vos del Senyor Jesucrist, i no feu cabal de la carn en les seves

concupiscencies». Ara ja no espera res del mon.



Es retira amb Monica, Adeodat, Alipi, Navigi..., a Cassiciac, una vila proxima a Mila, amb
I’intent de fer una comunitat de caracter filosofic 1 d’estudi de I’Escriptura. Renuncia al

matrimoni. La nit pasqual, del 24 al 25 d’abril del 387 és batejat per Ambros.

Decideix tornar a la seva Africa nadiua per dur a la practica aquest ideal monastic nou que
ha trobat. La tardor del 387, en el curs del viatge de retorn, mor la seva mare, Monica, a Ostia.
El 388 arriba a I’ Africa i prop de Tagaste funda un monestir. Per fi ha trobat I’ideal de vida que

ha estat buscant des de sempre.

Durant el temps de Cassiciac ha escrit ja els Dialegs, que representen el naixement d’una
filosofia cristiana extraordinariament original. Els temes son 1’ordre, la felicitat, la saviesa,
’autoritat, la fe. Ja es dona el doble cami d’autoritat, la fe i larad: «crede ut intelligas, et intellige
utcredas» (Serm. 43,9), Ambdues son, doncs, complementaries i no pas excloents. No es pot dir,
“ofeorad”, sind que cal dir “fe irad”. El criteri Giltim d’actuacio és I’amor, la cristal-litzacid sera
el famos «ama et quod vis fac» (Tract. ep. Jo. 7,8). I I’abocara a descobrir la preséncia intima de
Déu en I’anima personal; a adonar-se de la semblancga existent entre 1’anima 1 Déu que €s qui

I’il-lumina interiorment. Es el Mestre interior.

Trobara, a més, la soluci6 al problema del mal, ja que s’adona que aquest no té entitat: no
és. Es només la caréncia de bé. I descobrira que I’inic que cal cercar és la plena Veritat, Bellesa,
Saviesa, Bondat... que només és Déu. Les coses no son pas dolentes. Cal viure usant d’elles, pero
sense fruir-ne. Es la diferéncia augustiniana de I’uti i el frui, que condiciona tota la seva moral.

Dit d’una altra manera, tota la moral augustiniana depén del dogma, del que es creu.

Hi ha una constant en sant Agusti en la seva opci6 per la vida monastica, que dura a terme
al llarg de tota la seva vida perque respon plenament a la seva manera de ser, perd que anira
prenent forma segons les circumstancies de la vida: ara, de seglar, tindra un caire més filosofic,
quan sera prevere tindra un to més escripturistic, de bisbe 1’accent sera més pastoral, sense
oblidar pero els altres; per aixo s’ha arribat a considerar aquesta opcidé monastica d’estudi
d’Agusti com a precedent dels futurs seminaris. Sempre té unes constants reflectides sobretot en
els sermons 3551356. Es tracta de viure 1’ideal evangelic cristal-litzat en els Actes dels Apostols;
amb una pobresa no imposada sind volguda; amb una disposicio6 de servei al lloc on s’esta; amb
separacio de sexes i una clara opcio pel celibat; amb un estudi constant de la filosofia, la retorica

1 I’Escriptura. Hi ha d’haver dialegs constructors de la comunitat. Ell en sera el mestre.



5. L’¢poca anti-maniquea (391-400)

E1391 és elegit per aclamacio6 popular per ser prevere d’Hipona, una ciutat portuaria, sense
que el mai no ho hagués volgut ni desitjat. L’ordena el bisbe Valeri, un bisbe d’origen grec que
tenia dificultats en la predicacid. Per aixo esdevé predicador des dels inicis —costum que no hi
era a I’ Africa— fins i tot als concilis de bisbes. Tot i aixd, ha demanat al bisbe un temps per a

estudiar i con¢ixer a fons 1’Escriptura. Ho explica en la Carta 21.

E1 395 és consagrat bisbe auxiliar per Valeri. Aixo li va comportar problemes perque tampoc
no era costum a 1’Africa. El 397 mor Valeri. Agusti queda com a bisbe d’Hipona. Des del
comencament intervé en els concilis provincials i d’una manera especial en la lluita contra el

donatisme.

L’any 400 ha escrit ja les Confessions, una obra tnica, no només pel que representa en
1I’ambit religios, sino en tota la literatura universal. Una obra tunica, molt més enlla d’una auto-
biografia o d’un relat de vivéncies, o d’una confessié de la propia vida. Es una confessio de
I’obra de Déu en ell, una confessié de lloanca a Déu i el que s’hi explica només es fa per la
necessitat de la lloancga. I allo que 1i ha passat a ell és el mateix que ha passat en la historia del
poble salvat i en tota la creacio. Els darrers llibres canten aquesta lloanga fent una contemplacio

a partir dels primers capitols del llibre del Geénesi.

L’ha escrit com a reflexio personal, perd I’ha pensat per a ser publicada, i ho ha fet
inaugurant un génere literari nou. Segur que, retornat a I’Africa d’on n’havia marxat essent-ne
publicament maniqueu i conegut, ara en retornar es troba amb I’hostilitat dels maniqueus. La
campanya de desprestigi que li devien fer deuria ser perversa, afirmant que ell continuava essent
maniqueu ara infiltrat en la jerarquia catolica. Tant era que afirmés que no; sempre quedaria la
sospita (i quelcom d’aixo ha quedat en la historia). No calia pas que es defensés. N’hi havia prou
que fes I’exercici honrat d’obrir el seu cor a Déu i d’oferir-lo a tota persona de bona voluntat. Li

surt una obra verament meravellosa. Déu i I’anima en son els protagonistes.

Res d’aix0, perd no li estalvia la confrontacié directa amb els maniqueus i obres molt
importants ho reflecteixen com el De Genesi contra manichaeos, o el De libero arbitrio, o el
Contra Faustum. Calia deixar clar en aquesta polémica la importancia de la fe com a component
estrictament huma 1 d’autoritat; la defensa de la llibertat de I’home contra qualsevol

determinisme; el refus d’una ra6 mantinguda en el secret, que determina el comportament; la



divisi6 de la gent de cara a la salvacio; el valor de I’Escriptura i la seva coheréncia interna; la no
existéncia del mal essencialment parlant, perque aquest només ¢és la caréncia de bé; la Creacio
com a acte inicial que té a Déu per Unic protagonista sense cap antagonisme estrany; el valor, per
tant, de tot el material: des del matrimoni fins a qualsevol de les coses creades. Ha nascut un dels
més grans teolegs de tots els temps, i la seva reflexid teologica esta al servei de les necessitats

pastorals del seu moment, pero esdevenen respostes universals.

6. L’época anti-donatista (400-412)

L’església nord-africana vivia un cisma sagnant, el donatista, cisma originat després de
Cebria, 1 alhora moviment social que canalitzava molts descontentaments. Pretenia ser una
església dels purs, que no s’havien contaminat per res en la persecucio i que acusaven els catolics
de ser ara els perseguidors de bracet amb el poder establert. No reconeixien, per tant, el baptisme
conferit en I’església catolica i tornaven a batejar aquells que es passaven al donatisme. No el
podien reconeixer perque no acceptaven la legitimitat del ministeri catolic perquée estava
contaminat i era, per tant, pecador. Un fenomen, realment molt complex que dividia en dues
meitats la cristiandat africana i que obligava el poder civil a recercar la unitat, tal com ja hem

vist. El cisma, I’heretgia es convertien en delicte.

Agusti, ’home més influent en aquells moments, buscara el cami del dialeg, de la reflexio,
de larecerca historica fins i tot per a veure el naixement de 1’església donatista. Es tracta de poder
convencer I’altre per a acompanyar-lo a la unitat. No sera facil. Agusti haura de fer una profunda
reflexio sobre que €s ’església, reflexié que encara no s’havia hagut de fer mai a aquest nivell.
En aquesta reflexi6 eclesiologica s’arribara de seguida a la reflexio soteriologica, és a dir, a veure
quin paper té I’església en la salvacio. Agusti dira que I’església volguda per Déu només pot ser
una; no hi pot haver duplicitat, ni separacio. I s’ha de saber quina és. L’església ha de tenir,
doncs, una visibilitat que la concreti, i aixi ho ha volgut el Crist. A més, del Crist a avui hi ha
d’haver continuitat. La ruptura és caracteristica de no autenticitat. Tot i aix0 la pertinenga a
I’església institucional no implica per si mateixa la salvacid; pero la no pertinenca volguda i
pertinag implica la no salvacid, sempre dit en el cas del donatisme flagrant. L’axioma africa
tradicional extra ecclesiam nulla salus també és incorporat per Agusti, pero immediatament es

pregunta qué és 1’església. L església ha de ser entesa ab Abel, des del primer just, i el criteri de



pertinenca ha de ser la justicia i I’amor. Al cap i a la fi ["nica església veritable és la del cel, la

Jerusalem celestial.

Mentrestant es donen graus diferents de comunio eclesial. La communio sacramentorum,
comunitat dels fidels edificada sobre el fonament dels apostols, sota el guiatge dels bisbes, dels
concilis i de la sedes Petri, on hi estan units bons i dolents, sense contaminar-se entre si; els
sagraments son valids, encara que no fructuosos fora de I’església. La communio iustorum, des
d’Abel ala fi dels temps, justos tots gracies al Crist. [ lacommunio praedestinatorum, constituida
per aquells que componen el Regne de Déu glorids. L’església en Agusti sempre €s entesa com

a Cos de Crist Cap en linia paulina. D’aqui la seva autoritat.

Sobre els sagraments i la seva practica, cal retenir que sén necessaris per a la salvacio, pero
que cal distingir bé entre la validesa i el fruit. Ara bé, I’eficacia dels sagraments no pot dependre
mai de la puresa i santedat del ministre. En aquesta reflexio sobre els sagraments en I’església
a partir del baptisme donatista per al qual queda clar que no se’ls ha de tornar a batejar mai quan
es converteixen a la fe catolica sind que només se’ls ha d’admetre a la comunid per tal que el seu
baptisme pugui donar fruit, caldra afegir-hi, més endavant en la polémica pelagiana, el tema del
baptisme dels infants i del que després s’ha anomenat pecat original, per al qual Agusti fa una
reflexio a partir de la necessitat absoluta i universal del baptisme de cara a la salvacio, sense que
amb aix0 es vulgui dir que només hi ha salvacio en ell. La salvacio de Déu, pero, sempre ha de

passar per la creu de Jesucrist, perque aixi ho ha manifestat Déu mateix.

L’¢época donatista implica per a Agusti una reflexido molt profunda sobre altres temes com
el de la violencia, de la guerra, de la pena de mort, de la coaccid, del poder de 1’Estat i les
possibilitats de coerci6 que té i els limits que ha de tenir marcats; també de la funcio publica,
politica dels cristians. Es comenca a plantejar el tema de les relacions església poder civil, i la

visié concreta de I’imperi roma.

El 411 amb la conferéncia entre catolics i donatistes, es dona per acabat oficialment el
donatisme. Aix0 no vol pas dir que s’hagi acabat el fenomen social, sind que queda en situacio
larvada. Quelcom d’aixo pot ajudar a explicar la desaparicid de I’església africana que es
produira pocs segles després: era una església profundament dividida i debilitada en les seves

arrels, malgrat haver tingut personatges de la talla universal d’ Agusti.



7. L’¢época anti-pelagiana (412-430)

Acabada oficialment la qliesti6 donatista, no es va estalviar Agusti de viure en polémica
perque entorn del 412 comenga la controvérsia pelagiana. Sense entrar a fons en aquest fenomen
iniciat per aquest monjo de nom Pelagi, si que val la pena deixar constancia que la controvérsia
de fet s’origina a partir dels mateixos textos que Agusti havia escrit en la lluita anti-maniquea,
quan era un decidit defensor de la llibertat humana davant la negacié que en feien els dualistes.
Aix0 va causar-li al nostre autor una forta amargor. Viure sempre en polémica encara que sigui
no volguda fa que hom no s’escapi dels excessos en la defensa de les propies posicions i en la

caricaturitzacio de 1’altre.

El plantejament pelagia es pot resumir dient que la fe i la salvaci6é depenen de I’home, del
seu esfor¢ que es converteix en totalment meritori; la gracia de Déu només és una ajuda que es
dona al que ja és creient; tot €s, per tant, fruit de la llibertat de ’home, que té en ell prou forces
per a fer possible la seva propia salvacié sense 1’ajuda de Déu; el paper de Crist és només
exemplar, amb una exemplaritat sublim, aixo si; la concreci6 es dona, sobretot, en el mén
monastic; I’acusacid que fan a Agusti €s la de negar la llibertat de ’home per reduir-ho tot a la

gracia de Déu.

La resposta augustiniana t¢ els segiients eixos. Primer de tot la preeminéncia del paper de
la gracia enfront de la llibertat. La gracia esta a I’inici de la resposta de fe de I’home, del mateix
acte de fe. No sera estrany que després d’aixo se 1’anomeni el doctor de la gracia. Déu sap, en
la seva omnisciéncia qui sera salvat i qui no, qui respondra afirmativament usant de la seva
llibertat 1 qui no; pero aixo no condiciona la resposta que continua essent totalment lliure. Hi ha
un pecat en I’origen de la humanitat que es transmet de generacio en generacio i que provoca que
I’home, per si sol, no pugui arribar a aconseguir la salvacié. Si no fos aixi, el Crist hauria mort
inatilment, en va. I en canvi, és dada d’Escriptura que tothom qui se salva, ho fa gracies als

merits de la mort redemptora de Crist.

8. En resum

Renunciem a fer cap llista d’obres de sant Agusti, son innombrables i de molts tipus,
exegetiques, teologiques, morals, monastiques, d’espiritualitat, de catequesi (t¢ un tractat de

catequesi per als principiants, el De catechizandis rudibus) al costat d’un corpus de cartes



immens, moltes de les quals son veritables tractats en forma epistolar, i d’una quantitat
d’homilies impressionat, sobre tots els llibres biblics i tots els temes. Hem de citar, pero, algunes

obres especials.

L’any 410, hi ha hagut el setge 1 saqueig per part d’Alaric de la ciutat de Roma, simbol de
I’imperi i de la cristiandat. A part de les preguntes directes que a ell 1i formulen, Agusti tocat en
el seu cor escriura una obra monumental: el De Civitate Dei, la Ciutat de Déu. Veura la llum
I’any 427. Alla hi ha la reflexié més seriosa i quasi Unica feta a I’antiguitat sobre el paper de
I’Estat, 1 que potser hauria de ser de lectura obligada avui. Si I’Estat no esta basat en la justicia
i no potencia els valors humans es converteix en un gran bandoler, dira (Civ. IV,4). [ amb el seu
llenguatge acurat explicara que la divisio de les dues ciutats es fa a partir dels dos amors que la

construeixen.

No podem deixar de mencionar una altra gran obra, el De trinitate, sobre la trinitat, potser
I’inica obra que va escriure per propia voluntat, sense estar-hi motivat per cap polémica, una
obra que ha influit moltissim en la posteritat. Es la seva gran obra teologica on vol reflexionar
senzillament sobre Déu tot cercant-ne la doctrina biblica, per poder arribar a comprendre les
relacions que es donen entre les persones divines i, per tant, explicant I’Esperit Sant com I’amor
ila comunid6 del Pare i del Fill. La persona humana també esta feta a imatge i semblanga del Déu
trinitat, cosa que el porta a fer una explicacio antropologica amb un gran aprofundiment fins 1 tot
psicologic. No podem deixar de citar tampoc, que és I'inic autor antic que fa un comentari a tots

el Salms, o els seus comentaris complerts a Joan, en I’evangeli i en les cartes.

El 28 d’agost del 430 Agusti mor a Hipona, quan els vandals estan assetjant la ciutat. Tots
els autors posteriors a ell hauran de referir-se obligadament al seu pensament. Va parlar de
gairebé tot i amb un mestratge incontestable. Cal recon¢ixer-li, doncs, aquesta seva condici6 de

mestre per a la posteritat.

Els Pares «han ensenyat a 1’església el que van aprendre a I’església», diem sempre en
comengar la patrologia citant Agusti (C. Jul. op. imp. 1, 117), perqué ja té aquest concepte de
“Pare de ’església” ben clar; no podia ser d’altra manera. Ell mateix afegia: «han posseit el que
van trobar a I’església; han ensenyat el que hi van aprendre; han transmes als fills alldo que van
rebre dels Pares» (C. Jul. 2, 10, 34). En acabar, ara, voldriem fer servir una altra frase seva per
aplicar-la a tot el que hem dit. «Per ventura séc jo I’església catolica...? En tinc prou amb estar

dintre d’ella» (Enarrat. Ps. 36, s.3, 19).



337
346
351
354
356
360
361

361-367
363

364

366

369

370

371

372

373

374

375

376

379

380

381

381-384

382
383

384

385

Cronologia de Sant Agusti

Mort de I’emperador Constanti. L’Imperi es dividit entre els tres fills: Constant, Constanti i Constanci.
Mort de sant Pacomi, pare del cenobitisme.

Constanci, Gnic emperador.

Neix (13 de novembre) a Tagaste, a la Numidia proconsular, Aureli Agusti, fill de Patrici i de Monica.
Mort de sant Antoni abat.

Julia, proclamat emperador pels seus soldats (29 anys). Pacia, bisbe de Barcelona.

Mort de I’emperador Constanci. El succeeix Julia I’ Apostata, que restaura el paganisme i en un edicte
prohibeix als cristians d’ensenyar 1’ars grammatica.

Primers estudis d’ Agusti, a Tagaste; estudis de gramatica, a Madaura.

Mort de Julia, en lluita contra els perses. Jovia, proclamat emperador, signa amb Sapor, rei de Pérsia,
una pau deshonrosa.

Mort de Jovia. Proclamaci6 de Valentinia I, el qual s’associa el seu germa Valent per a I’Orient (364-
378). Restabliment de la llibertat de culte.

Inici del pontificat del papa Damas (366-384).

Reconquesta de Britannia.

Les males condicions economiques familiars obliguen Agusti a tornar a Tagaste; es lliura a una vida
irregular.

Agusti reprén els estudis a Cartago, ajudat economicament pel seu amic Romania. Mort del seu pare,
Patrici, ja convertit al cristianisme. Agusti fa vida comuna amb una dona.

Naixement d’Adeodat, fill natural d’Agusti (18 anys) i de la seva companya.

Valent abraga I’arrianisme i persegueix els catolics. La lectura de I’Hortensi de Cicer6 impressiona
Agusti i li desperta I’amor de la saviesa. Seduit pel maniqueisme, n’esdevé «oidor». Mort d’ Atanasi
d’Alexandria.

Agusti obre escola, primer a Tagaste, de gramatica, i després a Cartago, de retdrica.

Reconquesta de Mauritania. Victories sobre el Danubi.

Mort de Valentinia I, el qual havia dividit I’lmperi d’Occident entre els seus dos fills: Gracia (Gal lies,
Hispania, Britannia) i Valentinia II (Italia, Il-liria, Africa).

Mort de Valent, emperador d’Orient, en lluita contra els visigots.

L’Imperi d’Orient és ofert a I’hispa Teodosi.

Adveniment de Teodosi (34 anys), [’altim emperador que regna damunt tot I’imperi (379-395).
Mort de Basili de Cesarea.

Baptisme de Teodosi, sota la influéncia d’ Ambros de Mila. Dicta un decret contra els arrians.

El governador de Cartago, Vindicia, atorga a Agusti (26 anys) el premi de les festes quinquennals.
Concili de Constantinoble, segon ecumenic.

Sojorn d’Egéria a Jerusalem.

Teodosi sotmet els visigots i els acantona sobre les fronteres del Danubi.

Encontre d’ Agusti amb Faust, bisbe maniqueu. Agusti professa un curs de retorica a Roma; s’allunya
gradualment del maniqueisme i s’acosta a les doctrines neoacadémiques.

Gracia és assassinat per Maxim.

Agusti obté ’ensenyament de la retorica a Mila, per obra de Simmac, prefecte de Roma. Hi coneix
sant Ambros i escolta assiduament els seus sermons.

Inici del pontificat del papa Sirici (384-399).

Monica s’uneix amb el seu fill a Mila. Comiat de la mare d’ Adeddat.

10



386

387

388

390
d390
391

392
392-394
394
395

396

397
397-430

401
4057
407

409

410
410-415

410-417

420
415-420
4227
430

431

Panegiric d’Agusti en honor de I’emperador Valentinia II. Projecte de matrimoni per a Agusti.
Mort de Priscil-lia.

Conversio d’Agusti, a Mila. Renuncia al matrimoni i es retira a Cassiciacum per preparar-se al
baptisme. Escriu alguns opuscles de caracter filosofic.

Descobriment a Mila dels cossos dels martirs Gervasi i Protasi.

Jeroni s’instal-la a Betlem.

Agusti rep el baptisme de les mans d’ Ambros, a Mila, durant la vetlla pasqual (25 d’abril), juntament
amb el fill i amb Alipi. Decideix de tornar a 1’ Africa, a menar-hi vida monastica. Durant I’espera per
a I’embarcament, a Ostia, mor la seva mare Monica (tardor).

Agusti se’n va a Roma i hi passa prop d’un any.

Mort de Ciril de Jerusalem.

Agusti torna a 1’ Africa i funda un monestir prop de Tagaste.

Teodosi bat Maxim i s’annexa els seus estats.

Mort de Gregori de Nazianz.

Mort de Pacia de Barcelona.

A Hipona, per aclamaci6 popular, Agusti assumeix el sacerdoci, que li és conferit pel bisbe Valeri,
pero continua la vida monastica.

Mort de Valentinia II, reemplagat per Eugeni.

Agusti es dedica a I’estudi i a la polémica amb els maniqueus i els donatistes.

Teodosi bat Eugeni i reconstitueix la unitat de I’Imperi. El cristianisme esdevé unica religio oficial.
Mort de Teodosi. Particié definitiva de I’imperi entre els seus dos fills: Arcadi (Orient) i Honori
(Occident).

Agusti és consagrat bisbe i esdevé auxiliar de Valeri.

Mort Valeri, Agusti el succeeix com a bisbe d’Hipona.

Quaranta-dos anys.

Mort de sant Ambros, a Mila.

Activitat pastoral d’Agusti, reflectida sobretot en la seva extensa i famosa predicacio. Activitat
intel-lectual, amb la redacci6 de la major part de les seves obres i una extensa correspondéncia. Entre
el 397 i el 400: redacci6 de les Confessions; entre el 413 i el 426/427: La ciutat de Déu. Diversos
concilis a Cartago, especialment per a lluitar contra els donatistes i els pelagians.

Inici del pontificat del papa Innocenci I (401-407).

Mort de Prudenci.

Mort de sant Joan Crisostom.

Els vandals, els sueus i els alans, després d’haver devastat la Gal-lia, entren a Hispania.

Alaric entra a Roma i la saqueja durant tres dies (agost).

Sojorn d’Orosi a Hipona i Cartago; amistat amb Agusti, que I’envia a Palestina, amb Jeroni. Orosi
torna a 1’ Africa en el 416.

Sojorn de Melania la Jove, amb el seu marit Pinia, a 1’ Africa, on funda dos monestirs prop de Tagaste
i manté amistat amb Agusti. En el 417 marxa a Palestina.

Mort de sant Jeroni, a Betlem.

Correspondencia entre Agusti i Consenci, de la Tarraconense.

Mort de Pelagi.

Agusti mor, el 28 d’agost, mentre els vandals, comandats per Genseric, assetgen Hipona.

Mort de Pauli de Nola.

11



