Quaresma 2013
«El concili Vatica 11 i la caritat, avui»
219 de marc de 2013

1. Introduccio6

El perqué d’aquest curset de Quaresma. La decisio del Consell. Una xerrada prévia
en una trobada diocesana de formacié de Caritas al Seminari el 15 de desembre
passat.

El mateix dia varem fer una tertul-lia sobre el Vatica Il durant I’Advent.
Per que el Vatica I1? Els 50 anys del seu inici.

Un referent encara per a avui. Amb alguna novetat molt important en el tema de la
caritat.

No s6c pas especialista del concili Vatica Il. Si de cas, m’ocupen els concilis de la
historia.
Puc fer la reflexio, per la praxi pastoral actual i per I'aproximacioé teologica, amb la

caracteristica de poder-ho fer amb un cert retorn a les fonts bibliques i patristiques,
com demanava el Vatica Il.

L’objectiu entenc que no és el de fer una xerrada técnica, plena de citacions del text
conciliar (tot i que n’hi haura), ni d’historia del concili, siné que es tracta de veure,
per a I'ambit concret de la caritat, quin és I'esperit (i la lletra) del concili avui, en la
situacié d’avui, i si diu encara alguna cosa o ja no diu res i cal un altre concili,
passant per veure com s’ha “rebut” el concili al llarg d’aquests cinquanta fins arribar
a l'estat de la “recepcid” avui en el nostre ambit pastoral.

Petit apunt sobre el concepte teologic de “recepcio”.

Que faré?

e Que era Caritas en el moment del Concili (1962-65). Una mica d’historia.
e Quin és el missatge del Concili per Caritas. Les seves linies de forcga.

491

e La “recepcio” del Concili. Que implica encara el missatge del Concili, en les
situacions d’avui.

2. Queé era Caritas en el moment del Concili (1962-65). Una mica d’historia

Caritas neix a Alemanya (Colonia - Fribug) el 1897. Un comentari.

El 1891, la Rerum Novarum de Lleé XIll. Comenca la Doctrina Social de I’'Església.
Com a tal Caritas Internacional es considera comencada el 1951.

El context de guerra que fa néixer organitzacions humanitaries.

Amb la Segona guerra mundial s’ha produit un canvi de moén insospitat fins
aleshores, que planteja molt interrogants i profunds, que posen la persona humana
al centre de la reflexio.

Desemboquen en una reflexié profunda sobre el mon.

S’afegeixen al canvi de moén produit per la industrialitzacié que havia fet aparéixer
la classe obrera i, per tant, la classe mitjana.

L’aparicio de I’Accié Catolica (1922), en paral-lel.

Com es funcionava abans en la caritat en I'Església, si aquest és un dels tres
elements constitutius de la seva missio des de sempre?



e De manera personal. | aquesta és sempre insubstituible.
< De maneraorganitzada en confraries, gremis, associacions d’assisténcia mutua.

e Els ordes religiosos i la seva dimensié en el mén de la caritat, i de la caritat
especialitzada: educacid, salut, vellesa...

« Els tercers ordes.
e La caracteristica era de beneficéncia, paternalista. Ben logica.

e Pero que es qlestionada en el moment de la industrialitzaci6, segle XIX, per
I'aparicié de noves ideologies socialistes.

e Larepresentaci6 de la caritat en I'art, com una virtut...

- A més, I'Església s’ha tancat al mén nou que ha aparegut i I'ha condemnat: el
Syllabus 1864, Pius IX. La categoria mén ha esdevingut negativa, perqué ha
identificat el mén joanic amb un mén concret fora de I'Església i davant d’ella.

- Ladoctrina marxista fa que la caritat viscuda com a beneficéncia, sigui considerada
com a col-laboracionista amb I'estructura del mén i privadora de la veritable
revolucié. La idea de progrés. La paradoxa en quée ens trobem. | la resposta és de
condemna, enlloc de dialeg.

- Amb les guerres mundials, aquesta mateixa caritat s’internacionalitza, es globalitza.
La “llet americana”. La situaci6 és d’urgéncia.

- Es comencga a reflexionar sobre altres categories intrinsecament unides a la caritat,
com la justicia, la pau, la relacié internacional entre els pobles.

- | la urgéncia fa que es mantingui un necessari to de beneficéncia, per altra banda
absolutament necessari, perqué constitueix el primer nivell de qualsevol accié
caritativa. Es Mateu 25.

- Ofins i tot és la parabola del Bon Samarita de Lc 10.

- Només que ara aquesta s’institucionalitza i es descobreix que és molt millor fer-ho
organitzadament que no pas individualment.

— El principi de subsidiarietat, extraordinariament important (i que ha passat al mén
politic).
- Perqué tot es comenca a globalitzar, i cal fer-ho bé!

- | perque cal arreglar les causes que provoquen la pobresa de I'’enorme classe
mitjana, a més de la classe més marginada de sempre.

— | al costat del creixement de Caritas, es ddna el creixement de les organitzacions
dedicades al Tercer mén, només que aquestes tenen la peculiaritat de ser
presentades des de I'evangelitzacio.

— El “perill” de convertir I’exercici de la caritat en métode de conversié apologetic.

- Amb la paradoxa de I’'accié missionera. Pero ara no cal pas desenrotllar-ho.

3. Quin és el missatge del Concili per Caritas. Les seves linies de forcga.

— La proposta de Joan XXIII era d’’aggionamento”, posada al dia. De cap manera era
de cap pretensié dogmatica. Calia posar al dia perqué el mén havia canviat molt. Per
aixo va ser “pastoral” (la GS).

3.1 Era posada al dia de I’'Església, ad intra. | aixo volia dir, una mirada molt seriosa
sobre ella mateixa.

— En surt primer la Constitucié sobre la sagrada litdrgia, Sacrosanctum
concilium, amb tot el que va representar de canvi visible intern. Diu:



1. (Per qué el Concili s’ocupa de la litrgia). Ja que el sagrat Concili es proposa
de fer créixer continuament la vida cristiana entre els fidels, de fer que les
institucions sotmeses a canvis s’adaptin millor a les necessitats del nostre
temps, d’afavorir tot el que pot ajudar a la unié de tots els qui creuen en Crist,
i d’envigorir alldo que ajuda a cridar tots els homes al si de I'Església, creu que
també li pertoca, d’'una manera especial, de procurar la reforma i el foment de
la litargia.

Surt la Constitucié dogmatica sobre la revelacié divina, Dei verbum:

2. (Naturalesa i objecte de la revelacid). Va plaure a Déu, en la seva bondat i
saviesa, revelar-se ell mateix i fer coneixer el misteri de la seva voluntat (cf. Ef
1,9), per mitja del qual els homes tenen accés al Pare pel Crist, Verb encarnat,
en I'Esperit Sant i participen de la naturalesa divina (cf. Ef 2,18; 2Pe 1,4). Per
aix0, mitjancant aquesta revelacio, Déu invisible (cf. Col 1,15; 1Tm 1,17),
mogut pel seu gran amor, parla als homes com a amics (cf. Ex 33,11; Jn
15,14-15) i conviu amb ells (cf. Ba 3,38), per tal d’invitar-los i acollir-los a la
seva companyia. Aquesta economia de larevelacio es realitza amb fets i amb
paraules intimament connexos entre ells, de manera que les obres
acomplertes per Déu en la historia de la salvacié6 manifesten i
confirmen la doctrina i les realitats significades per les paraules, i les
paraules proclamen les obres i il-luminen el designi divi que contenen. I, per
mitja d’aquesta revelacio, I'intima veritat sobre Déu i sobre la salvacié humana,
resplendeix en nosaltres gracies a Crist, el qual és alhora mitjancer i plenitud
de tota la revelaci6.

Té un immens valor la manera de parlar de Déu. Hem passat del Déu concepte,
nocid, el de la doctrina, al Déu de I'economia de la salvacié6 que només es pot
entendre com a moviment d’amor.

Fins aqui s6n dues de les tres dimensions de la pastoral en I'Església (paraula i
sagrament).

Per0 I'objectiu era arribar a la Constitucié dogmatica sobre I’'Església, Lumen
gentium, tot i que va ser la segona constitucié aprovada. Diu:

1. (L’Església, sagrament en Crist). Crist és la llum dels pobles. Reunit en
I’Esperit Sant, aquest sagrat Concili té, per tant, el viu desig d’anunciar a tota
la humanitat (cf. Mc 16,15) 'Evangeli, de difondre entre tots els homes la claror
de Crist que resplendeix en el rostre de I'Església. | com que I’Església és en
Crist com un sagrament, és a dir, signe i instrument de I'intima unid
amb Déu i de la unitat de tot el génere huma, continuant I'ensenyament
dels Concilis anteriors, vol declarar amb més claredat als seus fidels i a tot el
mon la seva naturalesa i la seva missié universal. Les condicions del temps
actual encara fan més urgent aquest deure de I'Església, a fi que tots els
homes, units avui més estretament amb tota mena de vincles socials, técnics
i culturals, aconsegueixin també la plena unitat en Crist.

| aixi es produeix la gran revolucid: definir 'Església com a Poble de Déu i fer-ho
amb una eclesiologia de comunié, cosa que comporta “aixafar” la piramide i
convertir I’'Església en circular, amb el centre posat en Déu, on la jerarquia passa a
ser-hi per a fer possible aquest doble servei, a Déu i al poble.

S’ha passat de la delegacié a la participaci6, i aquest canvi és molt important,
perqué déna un protagonisme nou als laics, amb corresponsabilitat.

El concili fa descansar la missi6 eclesial en el ministeri del bisbe; tot i aix0, ja inclou
els laics en aquesta missié pastoral. Diu el decret sobre I'apostolat dels laics
Apostolicam actuositatem, en el nimero 10:

Pel fet de participar en el ministeri de Crist sacerdot, profetai rei, els laics tenen
llur part activa en la vida i en l'activitat de I’'Església. Dins les comunitats



eclesials, llur actuacio és tan necessaria que, sense ella, el mateix apostolat dels
pastors la major part de vegades no pot obtenir la seva plena eficacia.

S’obre el periode d’'una gran revolucié, un gran canvi, que és nou a la historia, no
es pot anar a cercar els precedents.

Per aix0 es fara un retorn a les fonts bibliques i patristiques.

En aquest context, i per al nostre ambit, és fonamental el Decret sobre I’apostolat
dels laics, Apostolicam Actuositatem. Es d’abans de la GS. En el nostre cas diu:

8. (L’accio caritativa). Tot el treball de I’'apostolat ha de trobar la fonti la
forca en la caritat; pero, certes activitats, les que Crist Senyor volgué que
fossin signes de la seva missié messianica (cf. Mt 11,4-5), per naturalesa sén
més escaients per a esdevenir una expressié més colpidora de la caritat.

El manament més gran de la llei és estimar Déu amb tot el cor, i el
proisme com un mateix (cf. Mt 22,37-40). D’aquest manament de la caritat
envers al proisme, Crist n’ha fet el seu propi manament, i I’ha enriquit amb un
nou significat en voler identificar-se amb els germans com a objecte de la
caritat, dient: «Tot alld que féieu a un d’aquests germans meus més petits, a
mi m’ho féieu» (Mt 25,40). Perque, efectivament, assumint la nostra naturalesa
humana, amb una solidaritat sobrenatural, ha unit a si mateix tot el génere
huma com una familia, i ha fet de la caritat el distintiu dels seus deixebles amb
aquestes paraules: «Tothom coneixera que sou deixebles meus per I'amor que
us tindreu entre vosaltres» (Jn 13,35).

La santa Església, aixi com des dels inicis, unint I'agape a la cena
eucaristica, es manifestava tota ella congregada en el vincle de la caritat
entorn de Crist, aixi també sempre s’ha donat a coneixer pel signe de I'amor,
i mentre s’alegra de les iniciatives dels altres, reivindica les obres de
caritat com una deure propi i un dret inalienable. Per tant, cal tenir en
gran honor dins I'Església la misericordia envers els indigents i els malalts, i
també les anomenades obres caritatives o d’ajuda mudtua, destinades a alleujar
les diverses sofrences humanes.

Avui dia, essent els mitjans de comunicacié més rapids, eliminades en certa
manera les distancies entre els homes i essent els habitants del mén com
membres d’una Unica familia, aquestes activitats i aquestes obres han
esdevingut més urgents i més universals. Avui, I’accié caritativa pot i ha
d’abracar tots els homes i totes les necessitats. Arreu on hi hagi gent
mancada d’aliment i de beguda, de vestit, de casa, de medicaments, de
treball, d’instrucci6, de mitjans necessaris per a portar una vida
veritablement humana, persones afligides per la dissort o la malaltia,
0 que pateixin exili o presod, la caritat cristiana els ha de cercar i
trobar-los, confortar-los amb atenta sol-licitud i portar-los els ajuts
necessaris. Aquest deure afecta en primer lloc tots els qui, individus o
pobles, frueixen de prosperitat.

Per tal que aquest exercici de la caritat es mantingui per damunt de
qualsevol sospita i sigui vist com a tal, cal considerar en el proisme la
imatge de Déu, segons la qual ha estat creat, i Crist, el Senyor, a qui en realitat
és ofert tot el que és donat a I'indigent; que es respecti amb una gran
delicadesa la llibertat i la dignitat de la persona que rep ajuda; mai no
ha d’embrutar-se la puresa d’intencié per cap menade recercadel propi
profit ni per cap desig de domini; que es comenci primer de tot per
satisfer les exigéncies de justicia no fos cas que, amb I’excusa de la
caritat, es donés el que simplement és un deure de justicia; que
s’eliminin les causes dels mals, no sols els efectes; que es distribueixi
I’ajut de manera que els qui se’n beneficien puguin de mica en mica
alliberar-se d’aquesta dependéncia d’altri i esdevinguin autosuficients.
Els laics, doncs, han d’estimar profundament i de sostenir, segons les propies



possibilitats, les obres de caritat i les iniciatives d’assisténcia social, privades o
publiques, incloses les internacionals amb les quals es déna una ajuda eficac als
individus i als pobles més dissortats, bo i col-laborant en aixo amb tots els
homes de bona voluntat.

— El canvi d’enfocament és evident. D’aqui la segona dimensio.

3.2 Continuava la posada al dia de I’Església, pero ara ad extra. | aixo volia dir, una
mirada molt seriosa sobre el moén. | aixo és totalment nou en la historia.

— 1 va néixer el darrer document conciliar: Constitucioé pastoral sobre I’'Església
en el mén contemporani, Gaudium et spes.

1. (intima uni6 de I'Església amb tota la familia humana). La joia i 'esperanca,
la tristesa i I'angoixa dels homes contemporanis, sobretot dels pobres i de
tots els qui sofreixen, so6n també la joia i 'esperancga, la tristesa i 'angoixa
dels deixebles de Crist, i no hi ha res de veritablement huma que no trobi
resso en el cor d’ells. La seva comunitat, en efecte, esta composta d’homes
que, agermanats en Crist, sén conduits per I'Esperit Sant en el pelegrinatge vers
el regne del Pare i han rebut un missatge de salvacioé per a proposar a tothom.
Per aix0 se sent de debo intimament solidaria del génere huma i de la seva
historia.

2. (A qui s’adreca el Concili). Per tant, després d’haver penetrat més a fons el
misteri de I'Església, el Concili Vatica Il no dubta a adrecar-se ara, no solament
als fills de I'Església i a tots els qui invoquen el nom de Crist, siné a tots els
homes. A tots vol exposar de quina manera concep la preséencia i I’'accio
de I’'Església en el mén contemporani. Té present, doncs, el mén dels
homes, és a dir, el conjunt de la familia humana amb totes les realitats enmig
de les quals viu; el moén, teatre de la historia del génere huma, marcat pel seu
enginy, per fracassos, per triomfs; el mén que els cristians reconeixen
creaticonservat per I’amor del Creador, posat certament sota el domini del
pecat, pero alliberat per Crist crucificat i ressuscitat, que trenca el poder del
Maligne, i alliberat i destinat, segons el proposit divi, a ser transformat i portat
al seu acompliment definitiu.

3. (Al servei de I'home). Avui dia, el génere huma, admirat dels propis
descobriments i del seu poder, s’interroga, sovint amb angoixa, sobre
I’evolucid actual del mén, sobre el lloc i la missié de I’Thome en I'univers,
sobre el sentit dels seus esforc¢os individuals i col-lectius, i també sobre
el desti darrer de les coses i dels homes. Per aix0 el Concili, testimoni i guia
de la fe de tot el poble de Déu, aplegat per Crist, no pot donar una prova més
gran de solidaritat, de respecte i d’amor a tota la familia humana, de la qual
forma part, que establint amb ella un dialeg sobre tots aquests problemes,
aportant-hi la llum de I'Evangeli i posant a disposicié del génere huma les
energies de salvacié que I'Església, guiada per I'Esperit Sant, rep del seu
Fundador. Perque es tracta de salvar la persona humana, d’edificar la
comunitat humana. L’home, doncs, en la seva unitat i la seva totalitat —cos
i anima, cor i consciéncia, intel-ligencia i voluntat— sera I'’eix de tota la nostra
exposicio.

Per tant, el sagrat Sinode, proclamant la grandesa de la vocacié de I’home i
afirmant que en ell hi ha un germen divi, ofereix al génere huma la
col-laboraci6é sincera de I’Església a fi de promoure aquella fraternitat
universal que correspongui a aquesta vocacio. L’'Església no és empesa per cap
ambicio terrenal, siné que sols desitja una cosa: continuar, sota el guiatge de
I’Esperit Paraclit, I'obra mateixa de Crist que vingué al mén a donar testimoni
de la veritat, a salvar i no a condemnar, a servir i no pas a ser servit.

4. (Esperanca i angoixa). Per complir aquesta tasca, I’Església té
permanentment el deure d’escrutar els signes dels temps i
d’interpretar-los a la llum de I’Evangeli, talment que, d’'una manera



acomodada a cada generaci6, pugui respondre als interrogants perennes
dels homes sobre el sentit de la vida present i de la futura i sobre la
relaci6é de I'una amb I’altra. Cal, doncs, conéixer i comprendre el mén en
qgue vivim, i també les seves esperances, les seves aspiracions i el seu
caracter sovint dramatic. Hom pot esbossar algunes caracteristiques
fonamentals del mén actual de la manera segient...

- 1, amb tota ldgica, per les circumstancies descrites abans: NO PARLA DE CARITAS.

3.3 Les linies de forga a retenir.

— Eltema de reflexié i autocomprensié de I'Església és “el mén contemporani”. El mén
amb tota la seva problematica.

— Perqué si no és aixi no s’ha mirat la persona humana en tota la seva complexitat.

- S’ha de respondre a aquests interrogants, de la persona humana i del mén de cada
moment.

- La persona humana ha d’estar posada radicalment al centre de la reflexid i de
I'accid.

- ElI'mdn ha deixat de ser la categoria biblica del “lloc del pecat”, del tancament a Déu
de I'’evangeli de Joan.

- Ha passat a ser el mén dels problemes reals de les persones, i, amb tota logica, el
de qualsevol cristia, persona humana en el seu mon.

— Cal parlar, doncs, del que afecta essencialment les persones, siné I’Església no és
fidel a la seva missi6.

— El que hi ha en el mén no sén “problemes” sind “signes dels temps” que han de ser
llegits com a manifestacions de I’'Esperit, com a interperl-lacions de Déu a I’Església.

— Cal estar en el mon i dialogar amb ell. Cal comencgar per fer analisi de la realitat.
— Les realitat temporals sé6n autonomes.
— | comprendre que I'Església no ho sap tot, ni té la soluci6 de tot.

—  El criteri sempre és Jesucrist. Des d’aqui, I'Església ha de relacionar-se amb el moén
des de la col-laboraci6, el servei i el dialeg.

- Amb les debilitats que comporta. | que es van posant a la llum en el procés de
“recepcio”.

— Com es fa per arreglar les causes? Com es denuncia la justicia? A qui correspon?
— L’acci6 caritativa és provisional, o hi sera sempre?

- Es podra arreglar algun dia? Es obligacié de les estructures politiques? Hi podria
arribar?

— Com s’arriba al bé suprem de la pau?
—  Que vol dir el progrés?

- Les instancies étiques... La purificacié de la rad! (Benet XVI)

4. La “recepcid” del Concili. Quée implica encara el missatge del Concili, en les
situacions d’avui.

- La complexitat de la recepci6é d’aquesta eclesiologia en I'ambit concret de la caritat.

— De les tres missions de I'església, encomanades al ministeri del bisbe, les dues
primeres han estat molt ben legislades: Paraula i Sagrament. La tercera massa
sovint s’ha reduit a la de govern en la comunié.



I la “caritat”? No esta “manada” institucionalment. Enorme paradoxa! Podria existir
comunitat cristiana sense el servei de la caritat organitzada, fos com fos?

La “recepcio” s’ha fet sobretot i de manera especial a “Caritas”, des de I'ambit
parroquial fins al diocesa i I'internacional.

Respectant els ordes religiosos i les seves obres.
Amb I'aparicié dels anomenats “nous moviments” i les seves accions.

I el fenomen social de les ONG que ha obligat a una profunda reflexié sobre la
propia identitat.

Amb la necessitat de coordinaci6: secretariats socials?

Amb I'aparicié de fenomens nous que obliguen a nova reflexi6. El declivi de les

ideologies. La caiguda del mur de Berlin. L’aveng insospitat de la ciéncia. L'aparicio
de noves pobreses. Les crisis financeres mundials i les seves consegiéncies.

4.1 Uns textos de recepcid conciliar

El Concili Provincial Tarraconense (1995)

94 VP Caritas —com a expressio diaconal de tota la comunitat eclesial- és la
institucié basica, encara que no Unica, de la sollicitud de les Esglésies
diocesanes pels pobres i marginats. Convé que estigui dotada de dirigents i de
voluntaris preparats i dels recursos necessaris per a exercir eficagment la seva
funcio.

El Concili Provincial Tarraconense insta la creacié i implantacié de Caritas ben
organitzades en totes les parroquies a fi d’atendre tant els problemes existents com
les noves formes de pobresa. Generalment és en les Caritas parroquials on primer
es detecten i s’atenen les mancances de tots aquells qui necessiten ajut.

95 El Concili recomana que les parroquies i els bisbats, en funcié de llurs
possibilitats, procurin de concretar la part del pressupost ordinari que poden dedicar
a Caritas i a institucions similars, i no es limitin a destinar-hi el que es recull en les
col-lectes i a través de donatius especifics.

Benet XVI1, Deus caritas est

31. (...) Quins so6n els elements que constitueixen I’esséncia de la caritat
cristiana i eclesial?

a) Segons el model exposat a la parabola del bon samarita, la caritat cristiana és,
abans que res i simplement, la resposta a una necessitat immediata en una
situaci6é determinada: els afamats han de ser sadollats; els qui van despullats,
vestits; els malalts, atesos perque es recuperin; els presoners, visitats, etc. Les
organitzacions caritatives de I'Església, comencant per Caritas (diocesana,
nacional, internacional), han de fer el possible per posar a disposicié els mitjans
necessaris i, sobretot, els homes i les dones que exerceixen aquestes tasques. Pel
que fa al servei que s’ofereix als qui sofreixen, cal que siguin competents
professionalment: els qui presten ajuda s’han de formar de manera que sapiguen
fer el més apropiat i de la manera més adequada, assumint el compromis que
després se segueixin les atencions necessaries. Un primer requisit fonamental és la
competéencia professional, pero per si sola no basta. En efecte, es tracta
d’éssers humans, i els éssers humans necessiten sempre quelcom més que una
atencidé només técnicament correcta. Necessiten humanitat. Necessiten una atencio
cordial. Tots els qui treballen en les institucions caritatives de I'Església s’han de
distingir perquée no es limiten a realitzar amb destresa el més convenient a cada
moment, sind perqué s’hi dediqguen amb una atencié que surt del cor, perque l'altre
experimenti la seva riquesa d’humanitat. Per aix0, aquests agents, a més de la



preparacio professional, necessiten també, i sobretot, una «formacio del cor»: se’ls
ha de guiar vers aquesta trobada amb Déu en Crist, que susciti en ells I'amor i els
obri I'esperit a l'altre, de manera que, per a ells, 'amor al proisme ja no sigui un
manament imposat des de fora, per dir-ho aixi, siné una conseqiéncia que es
desprén de la seva fe, que actua per la caritat (cf. Ga 5,6).

b) L’activitat caritativa cristiana ha de ser independent de partits i ideologies. No és
un mitja per transformar el mén de manera ideoldgica i no esta al servei
d’estratégies mundanes, sin6 que és I'actualitzacio, ara i aqui, de I'amor que 'lhome
sempre necessita. (...) Obviament, quan I’activitat caritativa és assumida per
I’Església com a iniciativa comunitaria, a I’espontaneitat de I'individu s’ha
d’afegir també la programacio, la previsio, la col-laboracié6 amb altres
institucions similars.

¢) A més, la caritat no ha de ser un mitja en funcié del que avui es considera
proselitisme. L'amor és gratuit; no es practica per obtenir altres objectius. Pero
aixo no significa que I'accio caritativa hagi de deixar de banda, per dir-lo aixi, a Déu
i a Crist. Sempre esta en joc tot I’'home. Sovint, I'arrel més profunda del sofriment
és precisament I’'abséncia de Déu. Qui exerceix la caritat en nom de I'Església mai
no tractara d’imposar als altres la fe de I'Església. Es conscient que I'amor, en la
seva puresa i gratuitat, és el millor testimoniatge del Déu en el qual creiem i que
ens impulsa a estimar. El cristia sap quan és temps de parlar de Déu i quan
és oportu callar sobre Ell, deixant que parli només I’'amor. Sap que Déu és
amor (1 Jn 4,8) i que es fa present just en els moments en quée no es fa més que
estimar. | sap —tornant a les preguntes d’abans— que el menyspreu de I'amor és
vilipendi de Déu i de I'home, és I'intent de prescindir de Déu. En conseqiiéncia, la
millor defensa de Déu i de I'home consisteix precisament en l'amor. Les
organitzacions caritatives de I'Església tenen la comesa de reforcar aquesta
consciéncia en els seus propis membres, de manera que, per la seva actuacié —com
també per la seva manera de parlar, el seu silenci, el seu exemple— siguin
testimonis creibles de Crist.

El Model d’Accié Social de Caritas (2009)
El Motu proprio de Benet XVI, Intima Ecclesiae natura (2012)
e Entra en vigor el 10 de desembre de 2012. | s’obliga al servei de la caritat.

e Representa un retorn al testimoni de Justi (150): «Els qui tenen en abundancia
i ho volen, segons decisi6 personal, donen el que els sembla. La col-lecta és
posada a disposicié del president, i ell socorre orfes i vidues; els qui passen
necessitat per malaltia o una altra causa; els qui s6n a la preso, els forasters de
pas; en una paraula, esdevé protector de tots els qui estan en necessitat.»

4.2 El manteniment d’uns criteris adquirits

Sobre I'antropologia.

Sobre el mon.

Sobre la missié i la manera d’estar de I’'Església en el moén.

Sobre les caracteristiques que ha de tenir la caritat organitzada de I'Església.
Perque, al final, el criteri és 'amor: 1Co 13:

Si..., perdo no estimés, de res no em serviria... L’amor no passara mai...
Mentrestant, subsisteixen la fe, I’esperanca i I’amor, tots tres; pero I’'amor
és el més gran. Per damunt de tot, estimeu-vos!



