
1

Quaresma 2013

«El concili Vaticà II i la caritat, avui»

2 i 9 de març de 2013

1. Introducció

S El perquè d’aquest curset de Quaresma. La decisió del Consell. Una xerrada prèvia
en una trobada diocesana de formació de Càritas al Seminari el 15 de desembre
passat.

S El mateix dia vàrem fer una tertúl·lia sobre el Vaticà II durant l’Advent.

S Per què el Vaticà II? Els 50 anys del seu inici.

S Un referent encara per a avui. Amb alguna novetat molt important en el tema de la
caritat.

S No sóc pas especialista del concili Vaticà II. Si de cas, m’ocupen els concilis de la
història.

S Puc fer la reflexió, per la praxi pastoral actual i per l’aproximació teològica, amb la
característica de poder-ho fer amb un cert retorn a les fonts bíbliques i patrístiques,
com demanava el Vaticà II.

S L’objectiu entenc que no és el de fer una xerrada tècnica, plena de citacions del text
conciliar (tot i que n’hi haurà), ni d’història del concili, sinó que es tracta de veure,
per a l’àmbit concret de la caritat, quin és l’esperit (i la lletra) del concili avui, en la
situació d’avui, i si diu encara alguna cosa o ja no diu res i cal un altre concili,
passant per veure com s’ha “rebut” el concili al llarg d’aquests cinquanta fins arribar
a l’estat de la “recepció” avui en el nostre àmbit pastoral.

S Petit apunt sobre el concepte teològic de “recepció”.

S Què faré?

• Què era Càritas en el moment del Concili (1962-65). Una mica d’història.

• Quin és el missatge del Concili per Càritas. Les seves línies de força.

• La “recepció” del Concili. Què implica encara el missatge del Concili, en les
situacions d’avui.

2. Què era Càritas en el moment del Concili (1962-65). Una mica d’història

S Càritas neix a Alemanya (Colònia - Fribug) el 1897. Un comentari.

S El 1891, la Rerum Novarum de Lleó XIII. Comença la Doctrina Social de l’Església.

S Com a tal Càritas Internacional es considera començada el 1951.

S El context de guerra que fa néixer organitzacions humanitàries.

S Amb la Segona guerra mundial s’ha produït un canvi de món insospitat fins
aleshores, que planteja molt interrogants i profunds, que posen la persona humana
al centre de la reflexió.

S Desemboquen en una reflexió profunda sobre el món.

S S’afegeixen al canvi de món produït per la industrialització que havia fet aparèixer
la classe obrera i, per tant, la classe mitjana.

S L’aparició de l’Acció Catòlica (1922), en paral·lel.

S Com es funcionava abans en la caritat en l’Església, si aquest és un dels tres
elements constitutius de la seva missió des de sempre?



2

• De manera personal. I aquesta és sempre insubstituïble.

• De manera organitzada en confraries, gremis, associacions d’assistència mútua.

• Els ordes religiosos i la seva dimensió en el món de la caritat, i de la caritat
especialitzada: educació, salut, vellesa…

• Els tercers ordes.

• La característica era de beneficència, paternalista. Ben lògica.

• Però que es qüestionada en el moment de la industrialització, segle XIX, per
l’aparició de noves ideologies socialistes.

• La representació de la caritat en l’art, com una virtut…

S A més, l’Església s’ha tancat al món nou que ha aparegut i l’ha condemnat: el
Syllabus 1864, Pius IX. La categoria món ha esdevingut negativa, perquè ha
identificat el món joànic amb un món concret fora de l’Església i davant d’ella.

S La doctrina marxista fa que la caritat viscuda com a beneficència, sigui considerada
com a col·laboracionista amb l’estructura del món i privadora de la veritable
revolució. La idea de progrés. La paradoxa en què ens trobem. I la resposta és de
condemna, enlloc de diàleg.

S Amb les guerres mundials, aquesta mateixa caritat s’internacionalitza, es globalitza.
La “llet americana”. La situació és d’urgència.

S Es comença a reflexionar sobre altres categories intrínsecament unides a la caritat,
com la justícia, la pau, la relació internacional entre els pobles.

S I la urgència fa que es mantingui un necessari to de beneficència, per altra banda
absolutament necessari, perquè constitueix el primer nivell de qualsevol acció
caritativa. És Mateu 25.

S O fins i tot és la paràbola del Bon Samarità de Lc 10.

S Només que ara aquesta s’institucionalitza i es descobreix que és molt millor fer-ho
organitzadament que no pas individualment.

S El principi de subsidiarietat, extraordinàriament important (i que ha passat al món
polític).

S Perquè tot es comença a globalitzar, i cal fer-ho bé!

S I perquè cal arreglar les causes que provoquen la pobresa de l’enorme classe
mitjana, a més de la classe més marginada de sempre.

S I al costat del creixement de Càritas, es dóna el creixement de les organitzacions
dedicades al Tercer món, només que aquestes tenen la peculiaritat de ser
presentades des de l’evangelització.

S El “perill” de convertir l’exercici de la caritat en mètode de conversió apologètic.

S Amb la paradoxa de l’acció missionera. Però ara no cal pas desenrotllar-ho.

3. Quin és el missatge del Concili per Càritas. Les seves línies de força.

S La proposta de Joan XXIII era d’”aggionamento”, posada al dia. De cap manera era
de cap pretensió dogmàtica. Calia posar al dia perquè el món havia canviat molt. Per
això va ser “pastoral” (la GS).

3.1 Era posada al dia de l’Església, ad intra. I això volia dir, una mirada molt seriosa
sobre ella mateixa.

S En surt primer la Constitució sobre la sagrada litúrgia, Sacrosanctum
concilium, amb tot el que va representar de canvi visible intern. Diu:



3

1. (Per què el Concili s’ocupa de la litúrgia). Ja que el sagrat Concili es proposa
de fer créixer contínuament la vida cristiana entre els fidels, de fer que les
institucions sotmeses a canvis s’adaptin millor a les necessitats del nostre
temps, d’afavorir tot el que pot ajudar a la unió de tots els qui creuen en Crist,
i d’envigorir allò que ajuda a cridar tots els homes al si de l’Església, creu que
també li pertoca, d’una manera especial, de procurar la reforma i el foment de
la litúrgia.

S Surt la Constitució dogmàtica sobre la revelació divina, Dei verbum:

2. (Naturalesa i objecte de la revelació). Va plaure a Déu, en la seva bondat i
saviesa, revelar-se ell mateix i fer conèixer el misteri de la seva voluntat (cf. Ef
1,9), per mitjà del qual els homes tenen accés al Pare pel Crist, Verb encarnat,
en l’Esperit Sant i participen de la naturalesa divina (cf. Ef 2,18; 2Pe 1,4). Per
això, mitjançant aquesta revelació, Déu invisible (cf. Col 1,15; 1Tm 1,17),
mogut pel seu gran amor, parla als homes com a amics (cf. Ex 33,11; Jn
15,14-15) i conviu amb ells (cf. Ba 3,38), per tal d’invitar-los i acollir-los a la
seva companyia. Aquesta economia de la revelació es realitza amb fets i amb
paraules íntimament connexos entre ells, de manera que les obres
acomplertes per Déu en la història de la salvació manifesten i
confirmen la doctrina i les realitats significades per les paraules, i les
paraules proclamen les obres i il·luminen el designi diví que contenen. I, per
mitjà d’aquesta revelació, l’íntima veritat sobre Déu i sobre la salvació humana,
resplendeix en nosaltres gràcies a Crist, el qual és alhora mitjancer i plenitud
de tota la revelació.

S Té un immens valor la manera de parlar de Déu. Hem passat del Déu concepte,
noció, el de la doctrina, al Déu de l’economia de la salvació que només es pot
entendre com a moviment d’amor.

S Fins aquí són dues de les tres dimensions de la pastoral en l’Església (paraula i
sagrament).

S Però l’objectiu era arribar a la Constitució dogmàtica sobre l’Església, Lumen
gentium, tot i que va ser la segona constitució aprovada. Diu:

1. (L’Església, sagrament en Crist). Crist és la llum dels pobles. Reunit en
l’Esperit Sant, aquest sagrat Concili té, per tant, el viu desig d’anunciar a tota
la humanitat (cf. Mc 16,15) l’Evangeli, de difondre entre tots els homes la claror
de Crist que resplendeix en el rostre de l’Església. I com que l’Església és en
Crist com un sagrament, és a dir, signe i instrument de l’íntima unió
amb Déu i de la unitat de tot el gènere humà, continuant l’ensenyament
dels Concilis anteriors, vol declarar amb més claredat als seus fidels i a tot el
món la seva naturalesa i la seva missió universal. Les condicions del temps
actual encara fan més urgent aquest deure de l’Església, a fi que tots els
homes, units avui més estretament amb tota mena de vincles socials, tècnics
i culturals, aconsegueixin també la plena unitat en Crist.

S I així es produeix la gran revolució: definir l’Església com a Poble de Déu i fer-ho
amb una eclesiologia de comunió, cosa que comporta “aixafar” la piràmide i
convertir l’Església en circular, amb el centre posat en Déu, on la jerarquia passa a
ser-hi per a fer possible aquest doble servei, a Déu i al poble.

S S’ha passat de la delegació a la participació, i aquest canvi és molt important,
perquè dóna un protagonisme nou als laics, amb corresponsabilitat.

S El concili fa descansar la missió eclesial en el ministeri del bisbe; tot i això, ja inclou
els laics en aquesta missió pastoral. Diu el decret sobre l’apostolat dels laics
Apostolicam actuositatem, en el número 10:

Pel fet de participar en el ministeri de Crist sacerdot, profeta i rei, els laics tenen
llur part activa en la vida i en l’activitat de l’Església. Dins les comunitats



4

eclesials, llur actuació és tan necessària que, sense ella, el mateix apostolat dels
pastors la major part de vegades no pot obtenir la seva plena eficàcia.

S S’obre el període d’una gran revolució, un gran canvi, que és nou a la història, no
es pot anar a cercar els precedents.

S Per això es farà un retorn a les fonts bíbliques i patrístiques.

S En aquest context, i per al nostre àmbit, és fonamental el Decret sobre l’apostolat
dels laics, Apostolicam Actuositatem. És d’abans de la GS. En el nostre cas diu:

8. (L’acció caritativa). Tot el treball de l’apostolat ha de trobar la font i la
força en la caritat; però, certes activitats, les que Crist Senyor volgué que
fossin signes de la seva missió messiànica (cf. Mt 11,4-5), per naturalesa són
més escaients per a esdevenir una expressió més colpidora de la caritat.

El manament més gran de la llei és estimar Déu amb tot el cor, i el
proïsme com un mateix (cf. Mt 22,37-40). D’aquest manament de la caritat
envers al proïsme, Crist n’ha fet el seu propi manament, i l’ha enriquit amb un
nou significat en voler identificar-se amb els germans com a objecte de la
caritat, dient: «Tot allò que fèieu a un d’aquests germans meus més petits, a
mi m’ho fèieu» (Mt 25,40). Perquè, efectivament, assumint la nostra naturalesa
humana, amb una solidaritat sobrenatural, ha unit a si mateix tot el gènere
humà com una família, i ha fet de la caritat el distintiu dels seus deixebles amb
aquestes paraules: «Tothom coneixerà que sou deixebles meus per l’amor que
us tindreu entre vosaltres» (Jn 13,35).

La santa Església, així com des dels inicis, unint l’àgape a la cena
eucarística, es manifestava tota ella congregada en el vincle de la caritat
entorn de Crist, així també sempre s’ha donat a conèixer pel signe de l’amor,
i mentre s’alegra de les iniciatives dels altres, reivindica les obres de
caritat com una deure propi i un dret inalienable. Per tant, cal tenir en
gran honor dins l’Església la misericòrdia envers els indigents i els malalts, i
també les anomenades obres caritatives o d’ajuda mútua, destinades a alleujar
les diverses sofrences humanes.

Avui dia, essent els mitjans de comunicació més ràpids, eliminades en certa
manera les distàncies entre els homes i essent els habitants del món com
membres d’una única família, aquestes activitats i aquestes obres han
esdevingut més urgents i més universals. Avui, l’acció caritativa pot i ha
d’abraçar tots els homes i totes les necessitats. Arreu on hi hagi gent
mancada d’aliment i de beguda, de vestit, de casa, de medicaments, de
treball, d’instrucció, de mitjans necessaris per a portar una vida
veritablement humana, persones afligides per la dissort o la malaltia,
o que pateixin exili o presó, la caritat cristiana els ha de cercar i
trobar-los, confortar-los amb atenta sol·licitud i portar-los els ajuts
necessaris. Aquest deure afecta en primer lloc tots els qui, individus o
pobles, frueixen de prosperitat.

Per tal que aquest exercici de la caritat es mantingui per damunt de
qualsevol sospita i sigui vist com a tal, cal considerar en el proïsme la
imatge de Déu, segons la qual ha estat creat, i Crist, el Senyor, a qui en realitat
és ofert tot el que és donat a l’indigent; que es respecti amb una gran
delicadesa la llibertat i la dignitat de la persona que rep ajuda; mai no
ha d’embrutar-se la puresa d’intenció per cap mena de recerca del propi
profit ni per cap desig de domini; que es comenci primer de tot per
satisfer les exigències de justícia no fos cas que, amb l’excusa de la
caritat, es donés el que simplement és un deure de justícia; que
s’eliminin les causes dels mals, no sols els efectes; que es distribueixi
l’ajut de manera que els qui se’n beneficien puguin de mica en mica
alliberar-se d’aquesta dependència d’altri i esdevinguin autosuficients.
Els laics, doncs, han d’estimar profundament i de sostenir, segons les pròpies



5

possibilitats, les obres de caritat i les iniciatives d’assistència social, privades o
públiques, incloses les internacionals amb les quals es dóna una ajuda eficaç als
individus i als pobles més dissortats, bo i col·laborant en això amb tots els
homes de bona voluntat.

S El canvi d’enfocament és evident. D’aquí la segona dimensió.

3.2 Continuava la posada al dia de l’Església, però ara ad extra. I això volia dir, una
mirada molt seriosa sobre el món. I això és totalment nou en la història.

S I va néixer el darrer document conciliar: Constitució pastoral sobre l’Església
en el món contemporani, Gaudium et spes.

1. (Íntima unió de l’Església amb tota la família humana). La joia i l’esperança,
la tristesa i l’angoixa dels homes contemporanis, sobretot dels pobres i de
tots els qui sofreixen, són també la joia i l’esperança, la tristesa i l’angoixa
dels deixebles de Crist, i no hi ha res de veritablement humà que no trobi
ressò en el cor d’ells. La seva comunitat, en efecte, està composta d’homes
que, agermanats en Crist, són conduïts per l’Esperit Sant en el pelegrinatge vers
el regne del Pare i han rebut un missatge de salvació per a proposar a tothom.
Per això se sent de debò íntimament solidària del gènere humà i de la seva
història.

2. (A qui s’adreça el Concili). Per tant, després d’haver penetrat més a fons el
misteri de l’Església, el Concili Vaticà II no dubta a adreçar-se ara, no solament
als fills de l’Església i a tots els qui invoquen el nom de Crist, sinó a tots els
homes. A tots vol exposar de quina manera concep la presència i l’acció
de l’Església en el món contemporani. Té present, doncs, el món dels
homes, és a dir, el conjunt de la família humana amb totes les realitats enmig
de les quals viu; el món, teatre de la història del gènere humà, marcat pel seu
enginy, per fracassos, per triomfs; el món que els cristians reconeixen
creat i conservat per l’amor del Creador, posat certament sota el domini del
pecat, però alliberat per Crist crucificat i ressuscitat, que trencà el poder del
Maligne, i alliberat i destinat, segons el propòsit diví, a ser transformat i portat
al seu acompliment definitiu.

3. (Al servei de l’home). Avui dia, el gènere humà, admirat dels propis
descobriments i del seu poder, s’interroga, sovint amb angoixa, sobre
l’evolució actual del món, sobre el lloc i la missió de l’home en l’univers,
sobre el sentit dels seus esforços individuals i col·lectius, i també sobre
el destí darrer de les coses i dels homes. Per això el Concili, testimoni i guia
de la fe de tot el poble de Déu, aplegat per Crist, no pot donar una prova més
gran de solidaritat, de respecte i d’amor a tota la família humana, de la qual
forma part, que establint amb ella un diàleg sobre tots aquests problemes,
aportant-hi la llum de l’Evangeli i posant a disposició del gènere humà les
energies de salvació que l’Església, guiada per l’Esperit Sant, rep del seu
Fundador. Perquè es tracta de salvar la persona humana, d’edificar la
comunitat humana. L’home, doncs, en la seva unitat i la seva totalitat –cos
i ànima, cor i consciència, intel·ligència i voluntat– serà l’eix de tota la nostra
exposició.

Per tant, el sagrat Sínode, proclamant la grandesa de la vocació de l’home i
afirmant que en ell hi ha un germen diví, ofereix al gènere humà la
col·laboració sincera de l’Església a fi de promoure aquella fraternitat
universal que correspongui a aquesta vocació. L’Església no és empesa per cap
ambició terrenal, sinó que sols desitja una cosa: continuar, sota el guiatge de
l’Esperit Paràclit, l’obra mateixa de Crist que vingué al món a donar testimoni
de la veritat, a salvar i no a condemnar, a servir i no pas a ser servit.

4. (Esperança i angoixa). Per complir aquesta tasca, l’Església té
permanentment el deure d’escrutar els signes dels temps i
d’interpretar-los a la llum de l’Evangeli, talment que, d’una manera



6

acomodada a cada generació, pugui respondre als interrogants perennes
dels homes sobre el sentit de la vida present i de la futura i sobre la
relació de l’una amb l’altra. Cal, doncs, conèixer i comprendre el món en
què vivim, i també les seves esperances, les seves aspiracions i el seu
caràcter sovint dramàtic. Hom pot esbossar algunes característiques
fonamentals del món actual de la manera següent…

S I, amb tota lògica, per les circumstàncies descrites abans: NO PARLA DE CÀRITAS.

3.3 Les línies de força a retenir.

S El tema de reflexió i autocomprensió de l’Església és “el món contemporani”. El món
amb tota la seva problemàtica.

S Perquè si no és així no s’ha mirat la persona humana en tota la seva complexitat.

S S’ha de respondre a aquests interrogants, de la persona humana i del món de cada
moment.

S La persona humana ha d’estar posada radicalment al centre de la reflexió i de
l’acció.

S El món ha deixat de ser la categoria bíblica del “lloc del pecat”, del tancament a Déu
de l’evangeli de Joan.

S Ha passat a ser el món dels problemes reals de les persones, i, amb tota lògica, el
de qualsevol cristià, persona humana en el seu món.

S Cal parlar, doncs, del que afecta essencialment les persones, sinó l’Església no és
fidel a la seva missió.

S El que hi ha en el món no són “problemes” sinó “signes dels temps” que han de ser
llegits com a manifestacions de l’Esperit, com a interperl·lacions de Déu a l’Església.

S Cal estar en el món i dialogar amb ell. Cal començar per fer anàlisi de la realitat.

S Les realitat temporals són autònomes.

S I comprendre que l’Església no ho sap tot, ni té la solució de tot.

S El criteri sempre és Jesucrist. Des d’aquí, l’Església ha de relacionar-se amb el món
des de la col·laboració, el servei i el diàleg.

S Amb les debilitats que comporta. I que es van posant a la llum en el procés de
“recepció”.

S Com es fa per arreglar les causes? Com es denuncia la justícia? A qui correspon?

S L’acció caritativa és provisional, o hi serà sempre?

S Es podrà arreglar algun dia? És obligació de les estructures polítiques? Hi podria
arribar?

S Com s’arriba al bé suprem de la pau?

S Què vol dir el progrés?

S Les instàncies ètiques… La purificació de la raó! (Benet XVI)

4. La “recepció” del Concili. Què implica encara el missatge del Concili, en les
situacions d’avui.

S La complexitat de la recepció d’aquesta eclesiologia en l’àmbit concret de la caritat.

S De les tres missions de l’església, encomanades al ministeri del bisbe, les dues
primeres han estat molt ben legislades: Paraula i Sagrament. La tercera massa
sovint s’ha reduït a la de govern en la comunió.



7

S I la “caritat”? No està “manada” institucionalment. Enorme paradoxa! Podria existir
comunitat cristiana sense el servei de la caritat organitzada, fos com fos?

S La “recepció” s’ha fet sobretot i de manera especial a “Càritas”, des de l’àmbit
parroquial fins al diocesà i l’internacional.

S Respectant els ordes religiosos i les seves obres.

S Amb l’aparició dels anomenats “nous moviments” i les seves accions.

S I el fenomen social de les ONG que ha obligat a una profunda reflexió sobre la
pròpia identitat.

S Amb la necessitat de coordinació: secretariats socials?

S Amb l’aparició de fenòmens nous que obliguen a nova reflexió. El declivi de les
ideologies. La caiguda del mur de Berlín. L’avenç insospitat de la ciència. L’aparició
de noves pobreses. Les crisis financeres mundials i les seves conseqüències.

4.1 Uns textos de recepció conciliar

S El Concili Provincial Tarraconense (1995)

94 VP  Càritas Scom a expressió diaconal de tota la comunitat eclesialS és la
institució bàsica, encara que no única, de la solAlicitud de les Esglésies
diocesanes pels pobres i marginats. Convé que estigui dotada de dirigents i de
voluntaris preparats i dels recursos necessaris per a exercir eficaçment la seva
funció.

El Concili Provincial Tarraconense insta la creació i implantació de Càritas ben
organitzades en totes les parròquies a fi d’atendre tant els problemes existents com
les noves formes de pobresa. Generalment és en les Càritas parroquials on primer
es detecten i s’atenen les mancances de tots aquells qui necessiten ajut.

95 El Concili recomana que les parròquies i els bisbats, en funció de llurs
possibilitats, procurin de concretar la part del pressupost ordinari que poden dedicar
a Càritas i a institucions similars, i no es limitin a destinar-hi el que es recull en les
colAlectes i a través de donatius específics.

S Benet XVI, Deus caritas est

31. (…) Quins són els elements que constitueixen l’essència de la caritat
cristiana i eclesial?

a) Segons el model exposat a la paràbola del bon samarità, la caritat cristiana és,
abans que res i simplement, la resposta a una necessitat immediata en una
situació determinada: els afamats han de ser sadollats; els qui van despullats,
vestits; els malalts, atesos perquè es recuperin; els presoners, visitats, etc. Les
organitzacions caritatives de l’Església, començant per Càritas (diocesana,
nacional, internacional), han de fer el possible per posar a disposició els mitjans
necessaris i, sobretot, els homes i les dones que exerceixen aquestes tasques. Pel
que fa al servei que s’ofereix als qui sofreixen, cal que siguin competents
professionalment: els qui presten ajuda s’han de formar de manera que sàpiguen
fer el més apropiat i de la manera més adequada, assumint el compromís que
després se segueixin les atencions necessàries. Un primer requisit fonamental és la
competència professional, però per si sola no basta. En efecte, es tracta
d’éssers humans, i els éssers humans necessiten sempre quelcom més que una
atenció només tècnicament correcta. Necessiten humanitat. Necessiten una atenció
cordial. Tots els qui treballen en les institucions caritatives de l’Església s’han de
distingir perquè no es limiten a realitzar amb destresa el més convenient a cada
moment, sinó perquè s’hi dediquen amb una atenció que surt del cor, perquè l’altre
experimenti la seva riquesa d’humanitat. Per això, aquests agents, a més de la



8

preparació professional, necessiten també, i sobretot, una «formació del cor»: se’ls
ha de guiar vers aquesta trobada amb Déu en Crist, que susciti en ells l’amor i els
obri l’esperit a l’altre, de manera que, per a ells, l’amor al proïsme ja no sigui un
manament imposat des de fora, per dir-ho així, sinó una conseqüència que es
desprèn de la seva fe, que actua per la caritat (cf. Ga 5,6).

b) L’activitat caritativa cristiana ha de ser independent de partits i ideologies. No és
un mitjà per transformar el món de manera ideològica i no està al servei
d’estratègies mundanes, sinó que és l’actualització, ara i aquí, de l’amor que l’home
sempre necessita. (…) Òbviament, quan l’activitat caritativa és assumida per
l’Església com a iniciativa comunitària, a l’espontaneïtat de l’individu s’ha
d’afegir també la programació, la previsió, la col·laboració amb altres
institucions similars.

c) A més, la caritat no ha de ser un mitjà en funció del que avui es considera
proselitisme. L’amor és gratuït; no es practica per obtenir altres objectius. Però
això no significa que l’acció caritativa hagi de deixar de banda, per dir-lo així, a Déu
i a Crist. Sempre està en joc tot l’home. Sovint, l’arrel més profunda del sofriment
és precisament l’absència de Déu. Qui exerceix la caritat en nom de l’Església mai
no tractarà d’imposar als altres la fe de l’Església. És conscient que l’amor, en la
seva puresa i gratuïtat, és el millor testimoniatge del Déu en el qual creiem i que
ens impulsa a estimar. El cristià sap quan és temps de parlar de Déu i quan
és oportú callar sobre Ell, deixant que parli només l’amor. Sap que Déu és
amor (1 Jn 4,8) i que es fa present just en els moments en què no es fa més que
estimar. I sap —tornant a les preguntes d’abans— que el menyspreu de l’amor és
vilipendi de Déu i de l’home, és l’intent de prescindir de Déu. En conseqüència, la
millor defensa de Déu i de l’home consisteix precisament en l’amor. Les
organitzacions caritatives de l’Església tenen la comesa de reforçar aquesta
consciència en els seus propis membres, de manera que, per la seva actuació —com
també per la seva manera de parlar, el seu silenci, el seu exemple— siguin
testimonis creïbles de Crist.

S El Model d’Acció Social de Càritas (2009)

S El Motu proprio de Benet XVI, Intima Ecclesiae natura (2012)

• Entra en vigor el 10 de desembre de 2012. I s’obliga al servei de la caritat.

• Representa un retorn al testimoni de Justí (150): «Els qui tenen en abundància
i ho volen, segons decisió personal, donen el que els sembla. La colAlecta és
posada a disposició del president, i ell socorre orfes i vídues; els qui passen
necessitat per malaltia o una altra causa; els qui són a la presó, els forasters de
pas; en una paraula, esdevé protector de tots els qui estan en necessitat.»

4.2 El manteniment d’uns criteris adquirits

S Sobre l’antropologia.

S Sobre el món.

S Sobre la missió i la manera d’estar de l’Església en el món.

S Sobre les característiques que ha de tenir la caritat organitzada de l’Església.

S Perquè, al final, el criteri és l’amor: 1Co 13:

Si…, però no estimés, de res no em serviria… L’amor no passarà mai…
Mentrestant, subsisteixen la fe, l’esperança i l’amor, tots tres; però l’amor
és el més gran. Per damunt de tot, estimeu-vos!


